
1  

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang 

I~ndone~si~a me~rupakan ne~gara yang kaya akan ke~be~ragaman budaya yang 

be~rasal dari~ be~rbagai~ dae~rah. Se~ti~ap wi~layah, mulai~ dari~ Sabang hi~ngga Me~rauke~, 

me~mi~li~ki~ ke~uni~kan dan tradi~si~ khas masi~ng-masi~ng. Se~ti~ap suku di~ I~ndone~si~a 

me~mi~li~ki~ be~ragam tradi~si~, bahkan be~be~rapa ke~budayaan te~lah di~ke~nal se~cara luas, 

se~pe~rti~ Tari~ Saman yang be~rasal dari~ Kabupate~n Gayo Lue~s di~ Provi~nsi~ Ace~h. 

Ke~hi~dupan masyarakat Ace~h se~ndi~ri~ sangat e~rat kai~tannya de~ngan be~rbagai~ 

si~ste~m budaya yang me~mi~li~ki~ corak dan be~ntuk yang be~rane~ka ragam.  

Ke~budayaan me~ncakup se~luruh pola pi~ki~r dan ti~ndakan manusi~a yang 

se~cara fungsi~onal di~atur dalam ke~hi~dupan be~rmasyarakat. Manusi~a di~anuge~rahi~ 

akal dan pe~ri~laku yang me~mungki~nkan me~re~ka me~njalankan be~rbagai~ akti~vi~tas 

untuk me~nunjang ke~hi~dupannya. Dalam se~ti~ap ke~budayaan te~rdapat tujuh unsur 

utama, yai~tu: si~ste~m ke~pe~rcayaan, ni~lai~-ni~lai~, norma be~se~rta sanksi~nya, si~mbol, 

te~knologi~, bahasa, se~rta se~ni~. Di~ antara ke~tujuh unsur te~rse~but, se~ni~ atau ke~se~ni~an 

me~rupakan salah satu unsur yang me~mi~li~ki~ pe~ran pe~nti~ng (Muttaqi~n, 2016).  

Tari~an  Saman se~bagai~ bagi~an dari~ ke~se~ni~an ti~dak hanya be~rfungsi~ se~bagai~ 

hi~buran, te~tapi~ juga me~ngandung ni~lai~-ni~lai makna si~mboli~k yang me~nce~rmi~nkan 

i~nde~nti~tas, ke~pe~rcayaan, dan fi~losofi~ hi~dup suatu  masyarakat. Salah satunya 

tari~an tradi~si~onal yang me~mi~li~ki~ makna si~mboli~k yang kuat adalah Tari~an Saman, 

yang be~rasal dari~ Suku Gayo di~ Ace~h, khususnya di~ dae~rah Gayo Lue~s. Tari~an 

Saman di~ ke~nal kare~na ke~kompakan ge~rakannya, nyanyi~an yang pe~nuh se~mangat, 

se~rta ke~kuatan kole~kti~f yang di~ tampi~lkan ole~h pe~nari~ pri~a. Namun di~ bali~k 



2  

ge~rakan yang ri~tmi~s te~rse~but, Tari~an Saman me~nyi~mpan be~rbagai~ si~mbol budaya 

yang me~mpre~se~ntasi~kan ni~lai~-ni~lai~ adat, agama, ke~be~rsamaan, se~rta hubungan 

manusi~a de~ngan alam dan de~ngan sang maha pe~nci~pta. Makna si~mboli~k te~rse~but 

ti~dak hanya te~rkandung dalam ge~rakan, te~tapi~ juga dalam pakai~an, syai~r lagu, 

posi~si~ duduk, hi~ngga sturktur pe~rtunjukan. 

Tari~ Saman me~rupakan salah satu be~ntuk ke~se~ni~an tradi~si~onal dari~ 

masyarakat suku Gayo yang ki~ni~ te~lah me~njadi~ bagi~an dari~ wari~san budaya 

masyarakat Ace~h se~cara me~nye~luruh. Me~ski~pun be~lum di~ke~tahui~ se~cara pasti~ 

si~apa pe~nci~ptanya, be~be~rapa suku di~ luar Gayo juga me~ngklai~m bahwa tari~an i~ni~ 

be~rasal dari~ wi~layah me~re~ka. Tari~ Saman me~mi~li~ki~ be~ragam ke~uni~kan dan 

ke~khasan, bai~k dari~ se~gi~ be~ntuk pe~rtunjukan tari~ i~tu se~ndi~ri~ maupun dari~ si~si~ 

sosi~al dan budaya masyarakat yang me~njadi~kannya be~rbe~da dari~ tari~an tradi~si~onal 

lai~nnya.Se~bagai~ tari~an tradi~si~onal, Tari~ Saman be~rfungsi~ se~bagai~ sarana untuk 

me~nge~kspre~si~kan ke~he~ndak atau ke~yaki~nan te~rte~ntu, te~rgantung pada maksud dan 

tujuan dari~ pe~nampi~lannya. Awalnya, tari~an i~ni~ di~pe~ntaskan dalam konte~ks 

ke~gi~atan ke~agamaan dan adat ole~h masyarakat suku Gayo. Bagi~ me~re~ka, Tari~ 

Saman bukan se~kadar pe~rtunjukan se~ni~, me~lai~nkan juga me~di~a komuni~kasi~ untuk 

me~nyampai~kan pe~san atau tujuan te~rte~ntu. Tari~ i~ni~ bi~asanya di~bawakan ole~h 

se~ke~lompok pe~nari~ laki~-laki~ yang be~rjumlah antara tujuh orang atau le~bi~h. 

Tari~an Saman me~mi~li~ki~ makna si~mboli~k yang kaya, me~nce~rmi~nkan 

i~de~nti~tas, ke~agamaan, dan ni~lai~-ni~lai~ sosi~al masyarakat Gayo. Tari~ Saman se~ndi~ri~ 

be~rasal dari~ Ace~h yang langsung di~ bawakan ole~h suku Gayo se~bagai~ suku te~rtua di~ 

wi~layah Ace~h ke~mudi~an me~ne~pati~ Kabupate~n  Ace~h Te~nggara, yang be~rasal dari~ 

dataran ti~nggi~ Gayo. tari~an i~ni~ di~ ci~ptakan ole~h Sye~h Saman, se~orang pe~nye~bar 



3  

agama i~slam di~ Ace~h. Ole~h kare~na i~tu Tari~an i~ni~ di~ be~ri~ nama Tari~ Saman se~suai~ 

de~ngan nama pe~nci~ptanya. 

 Tari~ Saman be~rasal dari~ pe~nge~mbangan se~buah pe~rmai~nan rakyat 

tradi~si~onal yang di~ke~nal de~ngan nama Pok Ane~. Pada masa i~tu, Tari~ Pok Ane~ 

sangat di~ge~mari~ ole~h masyarakat Ace~h, se~hi~ngga me~ndorong Sye~kh Saman untuk 

me~nge~mbangkannya de~ngan me~nambahkan syai~r-syai~r be~ri~si~ puji~an ke~pada Allah 

SWT. Pok Ane~ se~ndi~ri~ me~rupakan ke~se~ni~an tradi~si~onal masyarakat Gayo Lue~s 

yang di~lakukan de~ngan cara me~ne~puk tangan dan dada, sambi~l be~rnyanyi~ ri~ang 

se~rta me~lantunkan syai~r atau kata-kata se~je~ni~s pantun. Dalam prakti~knya, Tari~ 

Saman me~nce~rmi~nkan be~rbagai~ ni~lai~ ke~hi~dupan se~rta ke~bi~asaan yang tumbuh 

dalam masyarakat Gayo, bai~k dalam aspe~k sosi~al maupun spi~ri~tual. Se~lai~n 

me~njadi~ hi~buran, tari~an i~ni~ juga be~rfungsi~ se~bagai~ me~di~a dakwah untuk 

me~nanamkan ni~lai~-ni~lai~ aki~dah dan ajaran I~slam ke~pada masyarakat, me~lalui~ 

syai~r-syai~r dan ge~rakan yang te~rkandung dalam pe~rtunjukannya (Fardhi~lah, 2020). 

 Tari~ Saman bi~asanya di~tari~kan ole~h re~maja laki~-laki~ yang jumlahnya bi~sa 

me~ncapai~ be~lasan hi~ngga puluhan orang, te~rgantung pada ke~se~pakatan masyarakat 

se~te~mpat. Namun, yang pe~rlu di~ke~tahui~ adalah bahwa jumlah pe~nari~ Tari~ Saman 

harus ganji~l, bukan ge~nap. Ke~uni~kan lai~n dari~ tari~an i~ni~ te~rle~tak pada ke~nyataan 

bahwa ti~dak me~nggunakan alat musi~k sama se~kali~. I~rama dan harmoni~ te~rci~pta 

hanya dari~ ge~rakan tubuh, ke~pala, dan tangan para pe~nari~. Agar ge~rakan para 

pe~nari~ dapat se~laras, me~re~ka harus me~ngi~kuti~ i~rama dan syai~r yang di~lantunkan 

ole~h Sye~kh atau pe~mi~mpi~n tari~. Syai~r yang di~bawakan ole~h Sye~kh i~ni~ me~mi~li~ki~ 

makna me~ndalam se~rta ke~uni~kan te~rse~ndi~ri~, dan di~bawakan se~cara 

be~rke~si~nambungan dari~ awal hi~ngga akhi~r pe~rtunjukan. Pe~ran Sye~kh sangat 



4  

pe~nti~ng dalam me~njaga ke~kompakan dan ke~lancaran ge~rakan para pe~nari~. 

Ole~h kare~na i~tu, se~ti~ap pe~nari~ Saman di~tuntut untuk be~rtanggung jawab dan 

be~ke~rja sama de~ngan bai~k be~rsama Sye~kh de~mi~ me~nghasi~lkan pe~nampi~lan yang 

maksi~mal. Tari~ Saman bi~asanya di~tampi~lkan dalam pe~rayaan hari~-hari~ be~sar 

ke~agamaan, se~pe~rti~ Mauli~d Nabi~ Muhammad SAW, I~dul Fi~tri~, acara pe~rni~kahan, 

maupun dalam pe~nyambutan tamu pe~nti~ng (Elia, 2023). 

 Tari~ Saman ti~dak hanya be~rfungsi~ se~bagai~ me~di~a hi~buran namun Tari~ 

Saman juga be~rfungsi~ se~bagai~ alat me~nyampai~kan pe~san, ge~rakan dalam Tari~an 

Saman me~mi~li~ki~ makna te~rte~ntu yang be~rkai~tan de~ngan ke~hi~dupan se~hari~-hari~ 

masyarakat Gayo, mi~salnya ge~rakan be~rte~puk tangan dan me~ne~puk dada 

me~lambangkan ke~be~rsamaan dan ke~kompakan, dan syai~r yang di~ nyanyi~kan 

me~ngandung pe~san moral. Ke~kompakan ge~rakan Tari~ te~rli~hat dalam pe~nyaji~an 

Tari~ Saman. Se~lai~n i~tu, ke~kompakan bukan hanya te~rli~hat, te~tapi~ te~rde~ngar dari~ 

suara te~pukan tangan dan nyanyi~an. De~ngan be~gi~tu, ke~kompakan me~mang 

me~njadi~ ke~san pe~rtama ke~ti~ka ki~ta me~nyaksi~kan Tari~ Saman. 

 Te~rdapat ke~khasan lai~nnya yang te~rdapat pada Tari~ Saman yai~tu pakai~an 

yang be~rwarna-warni~ de~ngan moti~f khas Gayo yang me~lambangkan i~nde~nti~tas 

budaya dan ke~ari~fan masyarakat lokal, Tari~ Saman me~mi~li~ki~ pe~ran dalam 

komuni~kasi~ budaya be~rfungsi~ se~bagai~ me~di~a untuk me~mpe~rkuat i~de~nti~tas budaya 

suku Gayo. Me~lalui~ pe~rtunjukan i~ni~, ge~ne~rasi~ muda dapat be~lajar te~ntang se~jarah, 

ni~lai~-ni~lai~, dan tradi~si~ yang te~lah di~wari~skan ole~h ne~ne~k moyang me~re~ka. Se~lai~n 

i~tu, Tari~ Saman juga me~njadi~ ajang untuk me~mpe~re~rat hubungan sosi~al antar 

anggota masyarakat, me~nci~ptakan rasa ke~be~rsamaan dan soli~dari~tas. 

 



5  

 Se~mi~oti~ka adalah i~lmu yang me~mpe~lajari~ te~ntang tanda-tanda studi~ 

te~ntang tanda dan se~gala yang be~rhubungan de~ngan tanda. Pe~ngi~ri~m dan 

pe~ne~ri~manya ole~hme~re~ka yang me~nggunakannya. I~lmu yang me~ngganggap 

bahwa fe~nome~na sosi~al dan masyarakat dan ke~budayaan i~tu me~rupakan tanda-

tanda. Se~mi~oti~ka me~mpe~lajari~ te~ntang si~ste~m, aturan-aturan, konve~nsi~ yang 

me~nggunakan tanda me~mpunyai~ arti~ (Surachman, 2005). 

           Untuk me~ngungkapkan makna-makna si~mboli~k te~rse~but pe~ne~li~ti~ 

me~nggunakan anali~si~s Se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~ se~bagai~ alat anali~si~s 

yang sangat re~le~van kare~na me~mandang tanda se~bagai~ hubungan antara pe~nanda 

(Si~gni~fi~e~r) dan pe~tanda (Si~gni~fi~e~nd). Penanda bi~sa be~rupa ge~rakan, warna 

pakai~an, dan syai~r, se~dangkan pe~tandanya adalah makna atau pe~san budaya yang 

te~rkandung di~ dalamnya. Tapi~ sayang nya pe~maknaan si~mboli~k dalam Tari~an 

Saman se~ri~ng di~ anggap se~bagai~ aspe~k e~ste~ti~ka be~laka, tanpa me~mahami~ makna 

kultural dan i~de~ologi~s yang me~ndalam. Ole~h kare~na i~tu pe~ne~li~ti~an i~ni~ pe~nti~ng 

di~lakukan guna untuk me~nggali~ dan me~nje~laskan makna si~mboli~k dalam Tari~an 

Saman me~lalui~ anali~si~s Se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Sassure~. Kare~na pe~ne~li~ti~an i~ni~ 

dapat me~mbe~ri~kan konstri~busi~ dalam pe~le~stari~an budaya se~rta me~mpe~rkaya kaji~an 

akade~mi~k te~ntang se~ni~ pe~rtunjukan dan I~lmu komuni~kasi~ budaya. 

 Be~rdasarkan urai~an pe~rmasalahan di~ atas Pe~ne~li~ti~ te~rtari~k untuk me~ne~li~ti~ 

le~bi~h dalam te~ntang makna si~mboli~k dalam Tari~an Saman me~lalui~ (anali~si~s 

Se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~), kare~na pe~ne~li~ti~ i~ngi~n me~li~hat makna si~mbol 

apa saja yang te~rdapat dalam Tari~an Saman te~rse~but.  

 

 



6  

1.2 Fokus Penelitian 

Se~te~lah me~njabarkan latar be~lakang di~ atas se~bagai~mana yang te~lah di~ 

je~laskan dalam latar be~lakang maka yang me~njadi~ fokus dalam pe~ne~li~ti~an i~ni~ 

adalah: 

1. Makna si~mboli~k Tari~an Saman te~rkai~t de~ngan syai~r, pakai~an dan ge~rakan. 

2. Makna Si~mboli~k dalam Tari~an Saman me~lalui~ anali~si~s Se~mi~oti~ka 

Fe~rdi~nand de~ Saussure~ 

3. Tari~an Saman di~ De~sa Pe~pi~r Ke~camatan Dabun Ge~lang Kabupate~n Gayo 

Lue~s Ace~h. 

1.3 Rumusan Masalah 

Be~rdasarkan latar be~lakang yang di~ je~laskan di~ atas maka pe~nuli~s akan 

me~ne~li~ti~. Bagai~mana makna Si~mboli~k dalam Tari~an Saman me~lalui~ anali~si~s 

se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~. 

1.4 Tujuan Penelitian 

Be~rdasarkan latar be~lakang dan rumusan masalah yang ada, maka pe~ne~li~ti~ 

i~ni~ di~ lakukan Untuk me~nge~tahui~ apa makna si~mboli~k dalam Tari~an Saman 

be~rdasarkan  anali~si~s Se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~. 

1.5 Manfaat Penelitian 

Pe~ne~li~ti~ i~ni~ di~ harapkan dapat me~mbe~ri~kan manfaat bagi~ pe~nge~mbangan 

suatu i~lmu. Be~rkai~tan de~ngan tujuan pe~ne~li~ti~. Makanya pe~ne~li~ti~an i~ni~ te~rbagi~ 

me~njadi~ manfaat se~cara te~ori~ti~s dan manfaat se~cara prakti~s, yang se~cara umum di~ 

harapkan mampu me~mbe~ri~kan manfaat bagi~ pe~nge~mbangan I~lmu Komuni~kasi~. 

 



7  

1.5.1 Manfaat teoritis 

1. Di~harapkan dapat me~mbantu dan me~mpe~rkaya wawasan bagi~ para 

li~te~latur dan juga mahasi~swa Uni~ve~rsi~tas Mali~kussale~h. Khususnya 

pada jurusan i~lmu komuni~kasi~ untuk te~rkai~t kaji~an se~mi~oti~ka untuk 

me~ncari~ bahan pe~ne~li~ti~an karya i~lmi~ah. De~ngan me~ne~rapkan te~ori~ 

se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~, kare~na pe~ne~li~ti~an i~ni~ dapat 

me~mpe~rkaya pe~mahaman akade~mi~k me~nge~nai~ cara tanda dan si~mbol 

budaya yang be~ke~rja dalam se~ni~ pe~rtunjukan tradi~si~onal, khusunya 

dalam Tari~an Saman. 

2. Di~harapkan pe~ne~li~ti~an i~ni~ be~rmanfaat bagi~ pe~nuli~s se~ndi~ri~ se~bagai~ i~lmu 

tambahan dalam me~mpe~rdalam pe~nge~tahuan I~lmu Komuni~kasi~ dan 

pe~ngalaman te~ntang makna si~mboli~k dalam Tari~an Saman (anali~si~s 

Se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~).  

1.5.2 Manfaat Praktis 

1. Bagi~ pe~nuli~s, pe~ne~li~ti~an i~ni~ dapat me~mpe~rluas pe~nge~tahuan te~ntang 

makna si~mboli~k dalam Tari~an makna Saman be~rdasarkan (Anali~si~s 

se~mi~oti~ka Fe~rdi~nand de~ Saussure~). 

2. Bagi~ masyarakat, pe~ne~li~ti~an i~ni~ dapat me~numbuhkan ke~sadaran  

masyarakat akan pe~nti~ngnya pe~le~stari~an wari~san budaya dae~rah yang 

sarat ni~lai~ fi~losofi~s dan makna si~mboli~k, dan khususnya bagi~ ge~ne~rasi~ 

muda dapat me~mahamai~ dan me~ngapre~si~asi~ le~bi~h dalam me~nge~nai~ 

makna si~mbol-si~mbol yang te~rkandung dalam Tari~ Saman.  

3. Bagi~ pe~me~ri~ntah, hasi~l pe~ne~li~ti~an dapat me~mbe~ri~kan gambaran bahwa 

Tari~an Saman bukan hanya se~ke~dar ke~se~ni~an di~ gunakan se~bagai~ bahan 



8  

pe~rli~ndungan dan pe~nge~mbangan budaya dae~rah agar te~rus di~ 

le~stari~kan. Dan khususunya dalam pe~rli~ndungan dan pe~nge~mbangan 

wari~san budaya tak be~nda. De~ngan me~mamahi~ makna si~mboli~k yang 

te~rkandung di~ dalam Tari~an Saman, pe~me~ri~ntah pusat maupun dae~rah 

dapat me~mbuat program-program pe~le~stari~an yang ti~dak hanya fokus 

pada aspe~k pe~rtunjukan, te~tapi~ juga ni~lai~ budaya dan fi~losofi~snya. 


